**La Declaración de Tabor/Huarochiri como antesala del próximo encuentro del Papa con los pueblos indígenas del Amazonas en Perú**

 (Boletín Informativo del 10-1-18)

…Dicha declaración provino de un -sin precedentes y singular- encuentro tipo retiro vivencial- espiritual de calificados participantes de los credos indígenas y cristianos, procedentes de todo el Continente. Y dicho encuentro; hecho con gran devoción y respetuosa fraternidad; se realizó en el propio Perú en Junio del 2015, pocos días después que el actual Papa diera a conocer su histórica encíclica de ecología integral Laudato Si –la cual fue muy favorablemente comentada en el referido evento, por estar la misma muy acorde con los objetivos del encuentro Tabor/Huarochiri…..

..Por lo cual todos los que participáramos en dicho vanguardista encuentro no podemos sino complacernos con la iniciativa papal hoy en el mismo corte, en la próxima visita de Francisco a Perú ; haciendo votos por su éxito, y esperando contribuya aún más a catapultar a la palestra pública las grandes bondades y promesas de dicha gran alianza espiritual indígena/cristiana; a los fines de salvar hoy a la tan amenazada gran Cuenca Amazónica a los millones que dependen de tal gran benefactora “Casa Común” - bajo el Plan de Dios o Gran Espíritu para la Vida y el Planeta !…

..Para más sobre el encuentro Tabor Huarochiri y sus resultados, ver a continuación algunos extractos informativos en relación del mismo:

-De Boletín de Prensa emitido luego del Encuentro:

“*Los participantes consideraron que la crisis de intensificación de enfermedades físicas y mentales, la notoria violencia y gran deterioro ambiental, presentes en nuestro continente, es en verdad resultado de una gran crisis global y estructural, consecuencia a su vez de un modelo opresivo e inoperante para la vida y el Bien Común, carente de valores éticos, sociales y ambientales. Un modelo que ha llevado a la Humanidad, La Creación y el Planeta al borde de una amenaza de colapso y extinción sin precedentes……Ante lo cual, los pueblos y los factores de poder económico político y comunicacional que han impulsado dicho modelo deben urgentemente rectificar y reparar sus males y desatinos a fin de dar paso a otro nuevo modelo o civilización realmente justo y sustentable en lo social y ambiental. Ello debe ser imperativamente encuadrado en un -hasta hoy soslayado- marco rector ético y de valores espirituales que pongan en el centro de la agenda a la solidaridad, la justicia, la verdad, y la responsabilidad social y ambiental – sin los cuales no podrá nunca haber ni paz ni bienestar sustentable…..Y a tales efectos, la genuina espiritualidad cristiana (en sus diversas denominaciones) y la genuina espiritualidad indígena (en su diversidad cultural), ambas preponderantes o emblemáticas en nuestro continente, tienen un papel clave, insoslayable y trascendental que cumplir pero en una nueva “Alianza de Unidad en la Diversidad”. Que repare espiritualmente de una vez por todas las viejas heridas de falta de reconocimiento a la legítima y valiosa identidad cultural y espiritual de las naciones originarias así como a la legítima y valiosa espiritualidad cristiana; y que brinde aportes útiles a la solución de los problemas existenciales y de tan graves carencias o distorsiones de nuestros pueblos en temas tan medulares y apremiantes como el de la salud, culturas de paz, y la urgente protección de la Naturaleza…..Con tales propósitos, los participantes se comprometieron a fomentar una nueva red de contactos y espacios de comunicación y encuentro para dar cuerpo y desarrollo a lo anterior, a través de un dinámico Plan de Acción….Los participantes asimismo saludaron con gran beneplácito a la reciente Encíclica de Ecología Integral del Papa Francisco así como a sus proyectadas visitas a Suramérica y Estados Unidos; en la expectativa que tales sucesos contribuirán a alentar el señalado necesario y nuevo consenso inter-espiritual -al servicio de la sanación, las culturas de paz y la protección del ambiente y un nuevo estilo de vida más responsable, sustentable y fraterno en nuestro continente y planeta -bajo el signo de una espiritualidad comprometida y sumatoria de esfuerzos, en pro del bienestar de nuestros pueblos, y la dignidad y justicia de toda vida en La Creación*”

-Del propio texto de la Declaración del Encuentro:

“4. En materia de Protección del Ambiente

Pasamos revista con gran preocupación a la muy grave y apremiante problemática de deterioro que enfrentan todos los principales ambientes naturales del continente, incluyendo la emblemática y vital Amazonía, emporio para la vida y el equilibrio no sólo de nuestro continente sino también de todo el Planeta.

Tal problemática se presenta en virtud de flagelos como el asolador crecimiento de todas las industrias extractivas calamitosamente depredadoras del ambiente (gran y pequeña minería), extracción petrolera y de gas; explotación y tráfico madereros; grandes represas, abuso de agro-químicos; monocultivos exterminadores de la biodiversidad; vías de penetración en delicados espacios naturales; actividad pecuaria a gran escala; acción depredadora de mafias y grupos paramilitares; producción, procesamiento y tráfico de drogas; etc.); y bajo regímenes de “derecha” o de “izquierda” por igual. Todo ello genera un creciente acorralamiento y extinción de las valiosas culturas originarias custodias o sabias usufructuarias para un desarrollo sustentable de la biodiversidad -como por ejemplo con sabidurías como el “aprovechamiento de los bosques en pie” - y constituye una pérdida para toda la Humanidad y La Creación.

Llamamos por tanto a la constitución de un amplio frente de cristianos e indígenas para luchar por la salvación del ambiente natural; sin el cual toda vida - incluyendo no sólo la humana sino la de todas las otras criaturas a quienes también debemos ver como nuestras hermanas con amor y responsabilidad - está en peligro! Parte de lo cual debe ser el establecimiento de una “red de alerta y comunicación temprana” en el Continente para la detección y prevención oportuna de los desmanes ambientales más críticos.

También llamamos al urgente aumento de la educación y capacitación para la formulación de un nuevo estilo de vida y civilización, de respeto al ambiente; en sustentabilidad, fraternidad y responsabilidad –en base a un compromiso de cambio personal, comunitario y social; donde deben terminar de darse la mano los habitantes del campo y de las riesgosamente dependientes ciudades (ya que se trata de una problemática concatenada).

Somos llamados a ser custodios y cuidadores de La Creación y no sus dueños o explotadores – en errada, estrecha e irresponsable visión humano-céntrica -la cual debe ser suplantada por una visión más holística, cosmo-céntrica y responsable. Por lo que invitamos a ejercer una mayor presión sobre las políticas públicas, gobiernos y empresas o emprendedores económicos; a fin de que ellos asuman una mucho mayor responsabilidad y ética en cuanto al tema ecológico -tanto en sus dimensiones ambientales como sociales.

Con esta perspectiva, todos los participantes dimos bienvenida con gran beneplácito a la importante Encíclica sobre Ecología Integral -incluyendo también lo ético-espiritual y social - del Papa Francisco. Dicho gran pronunciamiento, además de saldar una vieja e importante mora del catolicismo / cristianismo con el Tema, así como reivindicar la lucha pionera de muchos años de ambientalistas, indígenas y cristianos comprometidos, viene a dar un gran alentador aliento a dichas luchas y una mayor amplitud a su consideración universal.”

-Y para más sobre dicho texto completo, ver siguiente link (s):

<http://www.takiwasi.com/es/congresos01.php> y más específicamente en:

<http://www.takiwasi.com/pdf/declaraciones/declaracion-huarochiri.pdf>